# 「Mason & Dixon ―― 英国植民地時代における二項対立の構図」

## 村 上 恭 子

(平成11年5月11日受理)

### 要旨

Thomas Pynchon の最新作 Mason & Dixon (1997) には、作者がこれまで一貫して描いてきた西欧近代文化に見られる二項対立的な構図が踏襲されている。それは Gravity's Rainbow に登場する 'They' システムと 'the Counterforce' の関係が最も明確に具現しているが、本作品でも基本的には同じ構図が見られる。'They' システムを表す側は、世界覇権をかけた西欧列強の植民地帝国であり、そこで利潤を追求する資本主義企業である。これらは奴隷制という非人間的な制度を採用する一方でライン設定という人工的秩序で人々を管理・統制してきた。その理性・合理主義偏重の精神は、18世紀の支配的精神の中に見いだしうる。カウンターフォース的勢力は、体制派の権力に逆らって自由を維持しようとする様々なグループの中に見られると同時に、作品に頻出する魔法、神秘、驚異、超自然現象といったマジカル・リアリズム的要素の中に現れている。これらの非合理的、非理性的要素は、理性が支配する人間の客観的意識とは対照をなす主観的意識の営みと深く関わっており、人間の創造性や独創性や卓越性を生む大切な要素である。拙論では、これら二項対立の構図と相互関係の意味するところを考察する。

#### キーワード

二項対立,理性,奴隷制,ライン,非理性,マジカル・リアリズム,創造性

## 序

Thomas Pynchon の最新作 Mason & Dixon (1997)では,作者特有の二項対立的構図が踏襲されている。それは Gravity's Rainbowに登場する 'They'システムと 'the Counterforce' の関係に集約されるが,一方の側に西欧近代社会の産業資本主義を中心とする権力構造や理性・合理主義偏重の原理があり,他方にはそこから閉め出された一切の周縁世界が対峙されている。この構図は,モダニズム対ポス

トモダニズム, コロニアリズム対ポストコロニアリズム, 人間の客観的意識対主観的意識といった対立とも重複している。18世紀後半を背景とする本作品では, 前者を表す側は西欧列強の植民地帝国主義であり,1<sup>1)</sup> 植民地で利潤を追求する特許状会社である。これらは奴隷制という非人間的な制度を採用する一方で, ライン設定という人間や自然に対する人工的な管理・統制方法を用いてきた。その理性・合理主義偏重の精神は, 18世紀に興隆した啓蒙思想や理神論の中に窺える。英国学士

院とそこで働く天文学者 Masonも、客観的 な科学的事実と思考を尊重しているという意 味で前者に属する。他方、後者を表す周縁世 界は, 奴隷, 被植民者, 一般労働者, 農奴と いった差別・抑圧された弱者に、あるいは権 力体制に逆らってそれぞれの自由を守ろうと するインディアンや Jacobites やアメリカ独 立運動の闘志「自由の息子たち」に、さらに は自然で非合理的生き方をする非西欧人の中 に見られる。だが最も特異な力を発揮してい るのは、作品に頻出する魔法、神秘、超自然 現象といったマジカル・リアリズム的要素 だ。それらは非合理的で、本能的な人間の主 観的意識の営みと関わりつつ、創造性や独創 性を生み出す大切な源ともなっている。もう 一人の主人公 Dixon は、クエーカー教徒と して平和と平等を尊重し, 魔法を使い, 超自 然な世界を受容しているという意味で、後者 に属していると考えられる。

これらの対立構図に対して、作者は後者のグループ、すなわち反権力者、反西欧・反人間中心主義者に共感を寄せる Cherrycoke 牧師を語り手に据え、解釈を加えることで反体制の色彩をこれまで以上に鮮明にしている。では、作者は牧師を通して、どのように前者のグループを見つめ、どのような解釈を与えているのであろうか、それを具体的に考察していきたい。

## 1. 弱者の立場から眺めた西欧近代 の新しい 歴史像

歴史は多くの場合,種々の勢力グループの 権力抗争によって作られる。各々のグループ は敵対者を支配したり、根絶することを目指 して闘争を繰り広げたり、自らの存続のため に平和的共存や従属の道を選ぶ。複雑に絡み 合う権力闘争においては、一つの勢力は支配 者であると同時に、被支配者ともなりうる。 作品に描かれた植民地帝国主義の時代的背景 を眺めても、アメリカ植民地人はイギリスに支配されると同時に、黒人奴隷を支配し、インディアンの根絶を企て、フランスやスペインの勢力を撃退しようとしている。アメリカを支配するイギリスも、かってはローマ帝国の植民地として蹂躙された歴史を持ち、物語の中では西欧諸国、特にフランスやスペインと権力抗争を続けている。国内では Stuart 朝復興を画策するスコットランドの Jacobitesを制圧し、支配下においたところだ。

このように複雑な権力抗争史においては、歴史をどのような立場から眺めるかということが重要な問題となる。牧師の歴史の見方は、従来の体制側を中心とする歴史の視点を捨て、弱者から眺めた歴史、すなわち強力で非情な権力構造に翻弄される弱者の立場から眺めた新しい歴史像を作っている。特に17世紀から始まった西欧列強の海外への勢力拡大政策は、非西欧諸国を植民地化して、西欧の諸制度を世界中に浸透させただけでなく、その過程で他の弱者の文化を押しつぶし、隷属化していった時代でもあることを、牧師は明確に示している。

例えば、1756年に起きた「カルカッタの黒 穴」事件の作品での捉え方を見てみよう。こ の事件は、イギリスがインドを完全な支配下 に置く発端となった事件と一般に解釈されて いる。広大で肥沃な Bengal 州の領土をもつ 領主はフランス人にそそのかされ、イギリス 企業がインド交易で得ている巨富を独占しよ うと企てた。そして領主軍は、植民者イギリ ス人をカルカッタの William 砦にある 「黒穴」 と呼ばれる独房に閉じこめたのである。この 時、「黒穴」に入れられた150人のイギリス人 は、インドの夏の酷暑の中、喉の渇きで気が 狂い、互いに踏みにじり合って、朝までに 127名が死亡したと言われる。しかし作品で は、犠牲者はイギリス植民者からアフリカ人 奴隷に置き換えられ、権力者同士の抗争から 被植民者・奴隷に対する植民者の非人間的扱 いという状況に変えて再現されている。第14章におけるオランダ植民地ケイプタウンにある白人向け売春宿の奥にあると噂される'Black Hole'の話しがそれである。William砦にある「黒穴」を四分の一に縮めたレプリカの中には、裸の黒人奴隷が客と共に押し込められ、「黒穴」の事件の死の恐怖を、迫真的に、そしてエロティックに味わおうとする白人の望みを叶えるために、奉仕させられているのだ。牧師にとって、どこの場所であれ本当の犠牲者とは、非植民者であると同時に弱者の一般人なのである。

あるいは、第31章のアメリカ植民者とイン ディアンとの紛争の描き方を眺めてみよう。 フレンチ・インディアン戦争が全面的に終結 した1763年にフィラデルフィアの町に入った メーソンたちは、やがてアメリカ到着以来初 めて人間の残虐行為を目にするが、それは白 人がインディアンに対して行なったものであ った。Lancaster において Paxton Boys と称 される地元民兵が、刑務所に避難し保護され ていた26 名のインディアンを虐殺したので ある。Paxton Boysはその先々週にも Conestoga でインディアンを殺害している。 殺されたインディアンは老人、子供、無防備 な酔っ払いであり、Moravia 教団によりキリ スト教に改宗して友好的に暮らしていた人々 であった。メーソンとディクソンは虐殺跡を 訪れ、弾痕やこびりついた血痕に深い衝撃を 受けた。「Cape での冷酷な犯罪行為一公開死 刑執行, むち打ち, 引き裂かれた肉, 噴出す る血, 自己満足に浸る肥満した白人たち」20 よりも遥かに邪悪なことがここでは行なわれ ているのだ。

アメリカ史では、インディアンの勢力はフレンチ・インディアン戦争での敗北(アメリカ国内では1760年に終結)によって決定的に弱体化したとされている。それまでのインディアンは北米大陸におけるフランスとイギリスの覇権争いを利用し、中立の立場をとるこ

とで漁夫の利を得ていた。しかしフランスの 敗北と共に、フランスと手を組んだインディ アンだけではなく、それ以外の諸部族に対し てもイギリスは強硬な政策に転換した。取り 引き商品の価格を引き上げ、要塞使用料の支 払慣行を止めるだけでなく、インディアンの 生活領域への開拓者の進出を許したのであ る。それに対抗してインディアン側は, Ottawa 族の首長 Pontiac をリーダーとして, 強者イギリスへの全面的従属を逃れるため、 インディアン諸部族による同盟を作り、1763 年から1766年の間に各地で蜂起した。作品の 背景となるのは、この Pontiac の反乱に対す る白人側の報復戦である。バージニアとペン シルバニアの辺境部では少なくとも2000人の 白人犠牲者が出ていたからだ。Paxton Boys と呼ばれるスコットランド系アイルランド人 の辺境開拓者は、インディアンへ報復を加え る一方で,彼らの襲撃に対しての軍事的保護 を求めてフィラデルフィアへの行進を行な い、一切の暴力沙汰を起こすことなく法に 則り保護要請を行なっている。このように 史実を見る限りでは、白人とインディアン のどちら側がより残虐非道であるか明言で きない勢力抗争が繰り広げられている。当時 アメリカ北東部のインディアンは複雑な部族 抗争を繰り返しており、フレンチ・インディ アン戦争時、イギリス側についた Iroquois 族 にしても、以前は近隣の諸部族と戦い、彼ら を制圧してきた。また Iroquois 族もフランス 側に組みした Huron 族も, 元は南方から侵 入してきた部族で、先住民の Algonquian と 総称される諸民族を撃退して北東部に住み着 いたのである。インディアンのやり方には宗 教的な意味の裏付けがあったにしろ, 敵の頭 皮を剥いだり、火あぶりで一昼夜以上もかけ てじわりじわりと殺すといった残虐な奇習が 見られた。<sup>3)</sup>

しかし牧師の語りには,このようなインディアンの負の要素は説明されていない。メー

ソンはインディアン虐殺跡で、飲むと全てを 忘れるという「レーテーの水」の味と臭いを 感じ,アメリカでは「時間が地獄の周囲を流 れる本物の(忘却の)川 (346)」だという思 いに捕らわれた。この「レーテーの水」に表 される忘却とは、当時のことだけでなく、イ ンディアンがその後に辿った運命、すなわち 白人との戦闘に敗れ、各地で結ばれた条約も 一方的に反故にされ、保留地の貧しい環境に 押し込められ、差別され、民族的伝統も犯さ れ続けて現代にまで至った、その被植民者・ 弱者としてのインディアンの歴史を忘れてい るかに見える現在の白人に対する作者の思い が語り手を通して表現されていると解釈でき るのだ。牧師と聞き手 Ives は、英国軍が天 然痘をインディアンに故意に感染させていた ことや、平和主義的信条で知られているクェー カー教徒ですら、インディアンに銃器を売っ て利益を得ていたこと(その中には射手にも 危害を与える欠陥銃器も含まれていた)を補 足して、「当時、罪を免れていた者は一人も いなかった (308)」と、植民者・白人の罪を 強調しているのである。

さらには、作品で言及される Jacobites の 反乱 (1745)も、本質的には王位継承を巡る覇 権戦争と考えられる。すなわち Stuart 家 James 二世の孫, Charles Edward がスコット ランドの高地人氏族を味方に引き入れ, Hanover王朝の転覆を企てた戦いなのであ る。敗れたジャコバイトの多くの高位者は絞 首刑にされたり,私権を剥奪された。私有地 は奪われ、族長による世襲裁判権は王権に移 された。しかしメーソンとディクソンは「あ の夏、17才だった者は誰もがジャコバイトだ った (312)」という心情的共感に最終的に到 達している。ジャコバイトに共感を寄せるの は、ディクソンのようなスコットランドの 血を引く者だけでなく、イングランド人であ るメーソンとて同じである。被支配者となっ たスコットランド兵は、武器の所有だけでな

く,民族特有のタータンチェックのスカートをはいたり,風笛を吹くことも禁じられた。イングランド兵はスコットランドで略奪の限りをつくし,怯えた村々は強者の前に服従せざるをえなくなったのである。

また, 1756年の Stroud の町の織工ストラ イキの話しでは、鎮圧を指揮した James Wolfe とその連隊は、権力者側の冷酷非情な 力を表す抑圧者としての役割しか与えられて いない。6名の歩兵を従え、羊がのどかに草 をはむストラウドの町に突然現れたウルフ は、「慣れ親しんだ田舎のリズムを軍隊時間 の統制的鼓動に変え、すべてを軍隊の意向や スケジュールに合わせるように告げた。 (501)」駐屯の目的は賃金を半分に減額され た織工のストライキの鎮圧にあったが、その やり方は秩序ある規律とは程遠いもので、羊 を標的に気まぐれに銃を撃ち、市民を打擲し た。こうした作中のウルフの姿に対し、史実 に描かれた現実のウルフは繊細な詩人肌の男 のように見える。ウルフは1759年にフレン チ・インディアン戦争に従軍し、St. Lawrence 川流域での対フランス戦を指揮して殉死した 英雄である。ウルフに関する J.R.Green の記 述を見ると、ぎこちない態度や時折吐く大言 壮語の裏に、優しさと勇敢さが隠れている英 雄的気質の持ち主のように描かれている。4) 難攻不落の長い絶壁地帯に立てこもる敵をお びき出せず、6週間にも及ぶ膠着状態の後、 意を決して突破口を開いた時、ウルフは Thomas Gray O "Elegy Written in a Country Churchyard"を吟唱し、「ケベックを占領す るより、この詩の作者になりたかった」とつ ぶやいたと言われている。このように作中の ウルフ像と史実の像を変えたのは、軍隊の本 質を示す狙いがあったことは明白である。 メーソンは,ウルフがストラウドの織工に示 した態度に徹底した軽蔑の念を読みとり、同 じ軍人である Braddock 将軍のインディアン に対する態度との類似性を指摘している。ブラ

ドックもこの前年, 1755年に Duquesne 要塞 をインディアンに急襲された際、負傷し、そ れが原因でウルフと同様に死亡している。ブ ラドックはインディアンを「待ち伏せが得意 で、礼節を知らない、反逆的で危険な原住民 (501)」と見なしたが、これは織工に対する ウルフの見方と同じである。牧師はストラウ ドの事件にコメントを加え、軍隊は自由や忍 耐というまことしやかな理由を掲げておきな Figure 1. The institutional dimensions of modernity. がら,同国人である一般大衆に対しては外国 からの侵略者のごとく、疑いと軽蔑の念で接 していると評している (408)。メーソンの 故郷ストラウドでの織工のストライキやデ ィクソンの故郷 Durham での炭鉱夫のスト ライキに代表される資本家と労働者の階級闘 争においても、インディアンと植民者との闘 争においても、共に鎮圧にあたった軍隊は権 力者側の武力を行使する人間として、抽象的 な役割しか与えられていないのである。

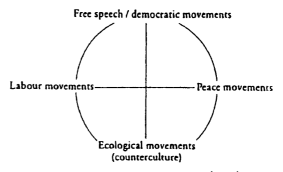
以上にように、様々な対立の構図――<植 民者,特許状会社――被植民者・奴隷,イン ディアン>、<資本主義企業(=イギリス政 府) ——賃金労働者>, <領主——農奴> を通して牧師が語っているのは、一方的に 抑圧されるに到った弱者の歴史なのである。

#### 2. 西欧近代社会制度への批判

作品に描かれた18世紀の歴史は、牧師に よって新しい視点から見直されると同時に、 西欧近代の社会制度に疑問を投げかける形 で展開されている。社会学者 Anthony Giddens によると、西欧近代の制度には以 下のような四つの特性が見られる。50

まず作品導入部で語られた、牧師の若い頃 の監獄に投獄された体験では、第一の「監視」 (情報の管理と社会的監視)する体制への批 判となっている。牧師は権力者側が一般庶民 に対して犯した罪を告発する文書を匿名で公 にしたことで、投獄されたのである。その内





(159)Figure 4. Types of social movements.

容は「自分の目に触れたある種の罪――囲い 込み、追い立て、巡回裁判評決、軍隊生活の 形で強者が弱者に犯した罪(9)」についてで ある。牧師の罪名は匿名の罪とされていた。 この時,気が狂う程の衝撃を彼が感じたのは, 言論の自由や民主化を求める個人を名前によ って監視・制御する体制の実体を彼が知った ことによる。今まで自分のものと思っていた 個人の名前とは、実は当局の所有物であり、 獣につける首輪のように個人を拘束し、意の ままに操るための道具だったことを悟ったこ とによるのだ。

第二の「軍事力」(戦争の産業化という状 況のもとでの暴力手段の管理) の特性は、イ ギリス船 Seahorse 号がフランス軍艦に砲撃 された事件を通して批判されている。金星通 過の天体観測のためにスマトラへ向かった メーソンとディクソンは、たまたま牧師と共 に Seahorse 号に乗船していて、この事件 に遭遇したのだが、命の危険に晒され、恐怖 を感じても、逃れることもできない自分たち の状況を意識するばかりであった。このように、

強力な軍事力は一般市民を犠牲にする形で悲惨な戦争を引き起こしているのである。既に述べたように、ストラウドの織工のストに代表される労働争議でも、インディアンと植民者との戦いでも、鎮圧に当たった軍隊は冷酷な侵略者の側面を見せているのである。

第三の「資本主義」(競争的な労働市場や 生産市場を背景とする資本の蓄積)という特 徴では、植民地帝国主義の時代を反映して、 奴隷制が大きくクローズアップされている。 メーソンたちが行く先々、希望峰、セントへ レナ島、アメリカ、North Cape と全ての土 地は、奴隷制という非人間的制度で蹂躙され ていた。奴隷制における労働の搾取という点 では、ストラウドの織工やダーラムの炭鉱鉱 夫の労働争議も同じ根をもっていると言え る。

第四の「産業主義」(自然界の変容—創造された環境の発達)という点に関して見れば、作品に描かれた様々なラインがこの問題の本質を表していると考えられる。ラインは、利権のために自然を分割して支配するために作られる人工物だからである。新大陸アメリ同においても、自然は植民地化されると同時に、測量され、ラインが引かれて、利潤追されている。60 こうして大自然は、ラインを通して権力側の秩序構造に取り込まれていくのだ、その際、利潤を追求する企業が必ず介入する。「市場はあらゆる囲いのない土地に慣例法をもって出現し、権力はラインと標尺で体制を整えていくのだ。(281)」

ラインがはらむ問題は、メーソンとディクソンが測量したアメリカの植民地ペンシルバニアとメアリーランドの境界線を示す'the Visto'に象徴的に示されている。'the Visto'は、木々を伐採し、自然を破壊し、地形を無視して作られた人工的な道であり、インディアンが自然と共存する中で、自然にできた踏み分け道「偉大なる戦士の道」とは対照をな

す。「川に接する時のように、この小道に接 する (646)」 インディアンにとって、「この小 道をメーソンたちの 'the Visto' が(交錯して) 切断することは、川に土のダムを作るような もの(647)」なのである。ラインに表される 西洋的な自然の制御方法に対して、東洋的価 値を尊重する中国人風水占い師 Zhang は, 「荒廃の大通り (679)」,「悪の暗渠 (701)」と 称して、厳しく断罪している。東洋的観点か ら眺めると、「境界とは海岸線や尾根、川の 土手といった自然に従うもの (542)」であり、 西洋的な意味の「正しい line」は,自然の 各々の方位を支配している動物をも傷つける 行為なのである。また、ラインにより分割さ れた世界は, 原初の全一的な世界を分断し, それと同時に人間の他者との連帯感を失わ せ、差別を産む元凶にもなっている。イエズ ス会神父 the Wolf of Jesus は、愛や信頼、同 意が得られない世界を制御する手段として 「壁」というラインが作られたが、それは世 界の投獄化である、と語っている。

The Model,...is Imprisonment. Walls are to be the Future....Faith is no longer willingly bestow'd upon Authority, either religious or secular. What Pity. If we may not have Love, we will accept Consent, —if we may not obtain consent, we will build Walls. As a Wall, projected upon the Earth's Surface, becomes a right Line,...we may shape, with arrangements of such Lines,...Rules of Precedence, Routes of Approach, Lines of Sight, Flows of Power,.... (522)

事実, 'Mason & Dixon Line' によって分断されたアメリカ国民は、後に国を二分する南北戦争という内戦を引き起こすことになるのである。さらに優先権のルールや制御ルートがラインに従って確立された時、アメリカという新大陸の楽園は、無限の可能性を制御され、有限化されてしまうのだ。

...Earthly Paradise, Fountain of Youth,...safe till

the next Territory to the West be seen and recorded, measur'd and tied in, back into the Net-Work of Points already known,...changing all from subjunctive to declarative, reducing Possibilities to Simplicities that serve the ends of Governments, —...assuming them unto the bare mortal World that is our home, and our Despair. (345)

こうした意味で、ラインは西欧近代を待たずとも、人類の歴史の誕生と共に始まった現象と言えるかもしれない。少なくとも作者は、文明社会を築く上で不可欠の要素と考えていたようである。聖書の創世記でも、天地創造の二日目に神は天空と上下の水を分割し、「最初の境界線を作り、その後の歴史のすべては、さらなる分割に過ぎなかった(361)」と登場人物の一人は語っている。ラインは境界線となって、事物を識別させる機能も果たすが、権力も作動させるという諸刃の剣の作用をするのだ。そうした権力構造と深くおびつくラインの性質を本能的に感じるからこそ、メーソンたちは境界線測量の仕事の正当性に疑問を投げかけているのである。

He has certainly, and more than once, too, dreamt himself upon a dark Mission whose details he can never quite remember, feeling in the grip of Forces no one will tell him of, serving Interests invisible.... his Sin is not to 've refus' d the Work from the outset. (394) 作中に描かれた別のラインも権力と関係し ている。ディクソンがダーラムで測量士とし て携わっていた「囲い込み」のラインもそう だ。英国における囲い込み運動は、16世紀の 毛織物の興隆と共に始まり、作品の背景とな る18世紀後半では議会公認の議会制囲い込み で耕地の半分以上がすでに囲い込まれてお り、19世紀には開放耕地はごくまれになって しまったといわれる。囲い込みにより、貧農 は薪を採ったり、家畜を放牧できる共有地を 失い、農業を捨てて、資本主義を支える賃金 労働者にならざるをえなくなっていくのであ る。

ラインは空間ばかりでなく、時間にも存在 する。1752年に英国で実施されたカレンダー 改正では、日付は9月2日からいきなり9月 14日に飛ばされ、権力者である政府の一方的 な時間への介入と操作を国民全体が意識した 事件であった。ヨーロッパ諸国と共通のカレ ンダーを採用する必要から、それまでのユリ ウス暦からグレゴリオ暦に改訂されたのだ が、人々は「議会が制定した時計の同じ一振 りにより、比類ない侮辱を受け、暦の傷を背 負い続けることになった (555)」と牧師は述 懐している。強制的に奪われた11日間は「人 生という織物に走る裂け目」となり、人々に 心の傷を残した。メーソンも例外ではない。 牧師は二人の Field Journal の記述の中に,11 日おきの周期をもって、時計の振り子のよう に測量の場所を移動するパターンが繰り返し 現れていることを発見している。失われた11 日間が二人の深層心理に与えた影響をそこに 読みとることができるのだ。時間においても、 空間と同様、継ぎ目ない自然な流れを理想と する東洋的思想が対峙されている。荷物とし て船上に乗せられた Shelton 時計と Ellicott 時計は、大海原の自然な鼓動を感じて「自分 の振り子の長さや,一日の分割に関わりなく, 多少の抵抗をしても波の鼓動に合わせて時を 刻みたいという誘惑 (123)」を感じている。 また、カレンダー改正と係わる Macclesfield 伯も、西欧的時間の概念を尊守しながら、そ れとは対立する時間への接し方の必要性を感 じている。彼が雇った東洋人の存在がそれを 暗示している。その東洋人は「西洋人のよう に時間の経過に対して恐怖心を抱かず、むし ろ時間に無関心で、できるだけ純粋に透明に 時間に接している。(195)」そうした意識を 反映するように、彼らが使う言葉には、動詞 の時制がなく、時間の制約から解放されてい るのである。

メーソンたちが作ったラインは、ペンシル バニアとメリーランド両植民地の82年にも及 ぶ境界線紛争を解決したという点では一見. 正の作用をなしているかに見える。?) だが先 述したように, 二人が作ったラインは, 奴隷 制を敷く植民地と賃金労働制をとる植民地の 間に境界線を引いた。Cape, セントヘレナ,ア メリカと二人が行く先々のすべてにあった奴 隷制、この奴隷制を容認する地域を作るライ ンを二人は引きながら、「この公の秘密、こ の恥ずべき核がどこか他の場所にあるかのよ うなふりをして (692)」きたのだ。4年10カ月 に及ぶライン測量の終了間際に、Baltimore の町で奴隷監督が奴隷たちを鞭打つ光景を目 にした時, ディクソンは鞭と奴隷の間に立ち はだかり、鞭を奪って奴隷監督を打擲し、奴 隷を解放した。平和主義のクェーカー教徒で あるディクソンにとっても、奴隷監督の残忍 さは容認できなかったのだ。この場面は、デ ィクソンのこれまでの体験に対する最終的な 意志表示と解釈できる。他方,同じ場にいた メーソンはディクソンの勇敢な行為を賞賛し ながらも、傍観者の立場を保持した。この事 件に関して、牧師は次のように述べている。 Here in Maryland, they had a choice at last, and Dixon chose to act, and Mason not to,unless he had to, — what each of us wishes he might have the unthinking Grace to do, yet fails to do. To act for all those of us who have so failed.(下線は筆者による) (698)ディクソンは「行動する」ことを選んだが、 メーソンはそうしなかった。ここで注意した いのは、事件を語る牧師は「私たち」という 代名詞を使用することで、メーソンだけでな く,語り手自身や聞き手の LeSpark 家の人々, さらには読み手の読者をも巻き込む形で、傍 観する怠惰を戒めていることである。そこに は、行動することを望み、あるいはするだけ の雅量がありながら, 行動しないこうした 人々の存在こそが権力の支配を許す元凶にな

っているというピンチョン自身の考えが窺え るのである。ピンチョンは"Nearer, My Couch, to Thee"(1993)と題するエッセーで, 七つの大罪の一つ,「怠惰 (Sloth)」の現代型 の最初のものとして、Melvilleの短編 "Bartleby the Scrivener: A Story of Wall-Street"(1853)の主人公 Bartleby を挙げている。8) バートルビーは"I would prefer not to"と言っ て、一切の行動をしないことで、悪の世界へ の協力を拒んだ。しかし、ピンチョンにとっ て、それは怠惰な罪に当たるのである。傍観 する怠惰の罪こそが、1920年代、30年代の世 界的なファシストの台頭やヴェトナム戦争を 許した。現代型の怠惰とは,正しいことを選 ぶ機会が与えられながら、やるべきことを怠 ることを指す。怠惰によって道徳的な苦悶を 感じないわけではないが,絶望的な苦しみを 味わうまでには至らない人々が現代では多数 派を占めているのである。かつて織工ストラ イキを無力なまま傍観し、妻の親族や父の助 けになれず、故郷ストラウドを逃げ去ったメ ーソンは、再び奴隷問題で逃げたのである。 奴隷制に象徴される人間への差別と抑圧の状 況は、メーソンやディクソンや牧師たちが生 きた時代から今日まで、アメリカでは解消さ れることなく続いている。

When the Hook of Night is well set,...slowly into the Room begin to walk the black servants, the Indian poor, the Irish runaways, the Chinese Sailors, the overflow'd from the mad Hospital, all unchosen Philadelphia, ...They bring their Scars, their Pox-pitted Cheeks, their Burdens and Losses, their feverish Eyes, their proud fellowship in a Mobility that is to be, whose shape none inside this House may know. (759)

夜、皆が寝静まった時に、LeSpark 家にどこからともなくわき出た人々一黒人召使い、貧しいインディアン、アイルランド人逃亡者、中国人水夫、精神病院からあふれでた狂人一

は、時を経てやがて Crying of Lot 49 の舞台、サンフランシスコの夜の町にうごめく差別された WASTE の人々となり、あるいはロスアンジェルスの貧民街 Watts に生活する「貧乏人、敗北者、犯罪者、自暴自棄の人々」<sup>9)</sup> となるのである。

# 3. 西欧近代の理性・合理主義偏重の原理への批判

西欧近代の社会制度は、牧師によって反西欧的視座から批判されていた。しかも、彼の批判の対象は制度だけに留まらず、その根底に流れる理性・合理主義偏重の原理にまで及んでいる。背景となる18世紀は、理性の時代、啓蒙主義の時代として知られているが、こうした精神を具現する英国学士院、産業革命、百科全書派の啓蒙思想、理神論といった事柄が作品では言及されている。

1662年に正式に発足したイギリス学士院 は、現象の観察と実験という近代的自然科学 の研究方法を用い、数々の科学上の発見の時 代を開いた。以来、本作品の背景となる1700 年中頃までに、学士院は天文学を初め、気学、 医学, 生理学, 鉱物学, 鳥学, 植物学などの 諸分野に飛躍的な進歩をもたらしたのであ る。また、Arnold Toynbee はヨーロッパ産 業革命の始まりを M & D の背景と同じ1760 年前後としているが、産業革命の発展も、合 理的精神と客観的な科学の発達が産み出した ものである。さらに、啓蒙主義の思想も、人 間悟性に全幅の信頼を寄せる合理主義の精神 に貫かれている。その知的系譜は1751年から 1772年にかけてフランスで完成された、本文 17巻、図版11巻からなる百科全書に端的に表 れていると言われる。その基本的立場は合理 主義であり、筆者たちは古い権威や信仰から 人間精神を独立させることを目指した。宗教 界では、この時代に理神論が台頭してきた。 理神論では、理論から割り出した神は認める

が、神秘性、超自然的啓示、奇跡といった非 合理的要素や信仰箇条は否定する合理主義的 世界像を求めたのである。

こうした18世紀の支配的精神が、大きな存 在感を作品に与えている。だが、それとは対 照をなす非合理的、非理性的要素は、もっと 大きな存在となっているように思われる。作 品の語り手は超自然性を本質とする宗教に仕 える牧師に設定されており、彼が語る時は、 神の子キリストの誕生を祝うクリスマスにな っている。また、彼の立場を補強するかのご とく、物語の冒頭と末尾には話しをする超自 然的な犬, 'The Learned English Dog' が登 場して、牧師と同種のフレームの効果を与え ている。それだけでなく、作品には作者特有 の非合理的エピソードが溢れている。蛇も時 計もゴーレムも犬と同様に話しをする。対ス ペイン戦からオーストリア継承戦争への長期 戦争の端を開いた「Jenkin の耳」事件の切り 取られた耳は、瓶の中から起きあがると、客 の言葉に聞き入る。巨大な電気ナマズ Felipe は、強力な電気を発し「奇妙に恵み深く賢い (434)」表情で人間におじぎをする。10) 他にも 重さ4トン,高さ10フィートもの巨大なグロ スターチーズ、教会の尖塔よりも背が高い超 巨大な野菜、死者の亡霊、自己複雑化の能力 をもつ機械の鴨、極北の地下世界にある別な 文化社会,あるいはまた,魔術師,風水師, 占星術、様々な神秘思想といった事柄が作品 に描かれている。ディクソンも空中浮遊術を 使い、魔法を信奉していた。

このように作品内では数々の超自然的要素が科学的、客観的事実と共存しており、不思議な世界を醸し出している。エッセー "Is it O.K. to Be a Luddite?"の中で、ピンチョンは「理性の時代」と呼ばれた18世紀にゴシック小説が流行した理由として、神秘性への人々の要求をあげている。「奇跡の時代として知られるようになった初期の神秘的な時代に対する深い宗教的な憧れ」"が人々の心の中に

116 村 上 恭 子

あるのだ。18世紀以前,特に中世の頃には,自然の法則はそれ程厳密に理解されておらず,巨人やドラゴンが生息し,魔術は単なる機械装置に化してはいなかった。*M & D* の中でも,同様の思いが繰り返し語られている。…inhabit a part of England where ancient creatures may yet move in the Dusk, and the animals fly, and the dead pop in now and then for coffee and a chat. Upon my home soil, the Ground for growing any such Wonders has been cruelly poison'd with the coming of the hydraulick Looms and the appearance of new sorts of wealthy individual, the late-come rulers…. (313)

水力紡績機に代表される新しいテクノロジーと資本家階級の出現が神秘的な要素を破壊したとする上述の主旨は、"Is it O.K. to Be a Luddite?"の主張と同じものである。この時代にアメリカでは、イルミナチ、フリーメースン、'Elect Cohens'等の様々な秘密結社が誕生したことを牧師は語っているが、やはり神秘を求める人々の要求を反映しているのだ。

Keith Thomas によると、科学技術の発達 と秩序ある合理的宇宙観の台頭を背景に、イ ギリスでは17世紀末までに宗教と魔術は衰退 している。だが、その因果関係は単純なもの ではなく,今日でも神秘的治療,中国の易占 い、占星術、数々のオカルトや心霊主義が流 行しており、「人口のほぼ四分の一は……魔術 師と呼ぶのにきわめてふさわしい宇宙観をも っている」と最近の調査報告をあげている。12) 人類学者 Bronislaw Malinowski の論による と、魔術は「人間が埋めることのできない割 れ目、つまり自らの知、ないし現実的抑制の 能力の隙間に出会い、それでもその追求を止 めることができない場合、必ず起こると期待 しうるものであり、そして一般に見つかるも の」13)である。これらの論からも推察できる ように、超自然的な要素は時代に関わりなく

人間の心に存在するものなのだ。

ピンチョン作品では、これまでにも60年代 のカウンターカルチャーに見られるエマソ ン、ソーローらのトランセンデンタリズムや 東洋的神秘思想が重要な価値として提示され ていた。またユングが説く主観的直感力や無 意識も大切な要素となっている。ユングは、 人間精神の営みを,理性が働く客観的意識と, 感情、直感が働く主観的意識の二面に分けた が、このどちらか一方を切り捨てることはで きない。例えば、人は死に遭遇した時、死が 変身,無化,自然の掟であるといった客観的 認識に至る。しかし,主観的意識はそこから 衝撃や恐怖,苦悩や不安を抱き,降霊術や神 話等によって死の現象を拒否、ないし忌避し ようとする。そこには客観的な死の認識と、 それを信じることができない主観的な意識の 両方が、他者を本当に無効にしない曖昧な関 係で両立している。人間の意識とはこうした 二つの意識の混乱した合体なのである。科学 がどのように発達し,真理が発見されようと, 一人一人の個人にとっては自然界には謎や未 知のもの、驚異や神秘が溢れている。この不 確かな割れ目を補うため、主観的意識は幻想 を作り、宗教や神話や魔術を生み出し、常軌 を逸脱していく。Edgar Morin が言うように、 人間は客観的意識が働く理性の人(賢人)で あると同時に、主観的意識が働く錯乱の人 (狂人)なのである。4)

科学界に偉大な発見をもたらしたコペルニクス,ケプラー,ニュートンは占星術を信奉し,少なくとも一つの魔術秘密結社のメンバーであったという。メーソンと深い関係にあった英国天文台長の Maskelyne も,セント・ヘレナ島にいた時代に「危険な程,狂気の人(128)」であったと牧師は語っている。マスキリンにとって,セント・ヘレナ島は「意識をもつ生き物で,地下から生まれる力によって生命を吹き込まれている。(128)」島の活火山が噴き出すガスとあたり一面の地

獄のような光景も、彼にとってみれば「執拗 な幽霊,大昔の罪 (132)」が取りついている 証拠なのである。あるいは理性的に行動する メーソンたちにも錯乱の人の面が見られる。 ライン測量のため原始林の奥深くに入って行 った時、「だめだ……これ以上だめだ……こ れ以上入ってはだめだ (634)」,「おまえたち は西端の道標を超えて奥深くに入り過ぎてい る (635)」とささやく声が二人には聞こえ, 風の音だと反論してもどうしようもなくなる のである。ケプラーは「占星術 (astrology) は,天文学(astronomy )の理不尽な姉 (136)」と称したそうだが、理性と非理性は 本来兄弟関係にあり、密接に関わっている。 しかし、西欧社会はいつのまにか理性のみを 偏重し、非理性を排撃、抑圧するようになっ てしまったのである。

この意味で、牧師がしばしば紹介する反西 欧的視座、特に主観的意識と客観的意識の区 別がない両者が一体化した世界観や狂気に価 値を置く考え方は、西欧文化の規範に再考を 促す作用をしている。例えば、悪夢に悩まさ れているメーソンの精神治療者として紹介さ れた男は Malay の Negrito 族だが、「Negrito 族の信念には、夢の中の世界と目覚めている 時の世界は同じように現実のものだ (70)」と いう考えがある。あるいはインディアンには、 自然と人間、あるいは自然と超自然との明確 な峻別意識は存在しない。人間は自然の一部 であり、人間にも、動植物にも、山や川、空 や大地の無機物にも超自然が宿ると考えてい るのである。だから人間が動物に変身したり、 逆に動物が人間に変身するのはごく自然なこ ととされていたのである。西の地平線上に住 むとインディアンが信じている神は,人間と 同じく、文字通り具体的な肉体を備えた存在 なのだ。測量のために星を観測するメーソン ら白人には、一方的に星を見る意識しかない が、インディアンが星を眺める時、星の方か らも人間を注視しているという考えがある。

いわば人と星は、釣り人と魚と同じ関係にあ り、星を見つめることは 'Sky-fishing (651)' に相当するのだ。またインディアンは「狂気 を敬う。彼らにとって狂気は聖なる状態なの である。(674)」日本の禅宗でも、「公案を前 にして修業者が瞑想をする時、聖なる狂気の 状態にまで至ることが必要とされている。 (22)」逆説的な公案が教える矛盾し合う対立 概念が統一された世界とは、非合理的な、そ の意味では狂気の世界なのである。ところが、 西欧社会は狂気を抑圧する。オランダの植民 地となっていたケイプタウンでは「素直な妄 想患者から人殺しでもしそうな凶悪な者ま で、人種、状態、病気の程度に関わりなく、 あらゆる狂人 (152)」が奴隷小屋の中に閉じ 込められていたことを牧師は語っている。 フーコーは『狂気の歴史』の中で, 西欧近代 社会が狂人を一般社会から隔離した過程を描 いたが、こうした精神は植民地帝国主義の時 代に全世界に波及していき、反西欧的なもの を封じ込めたのである。牧師は若い頃の投獄 体験を通して西欧システムの真実を知った 時,「狂気に陥った (10)」が, 狂気とは, こ うした意味において西欧社会の規範を逸脱す る理念を表していると解釈できるのである。

主観的意識が客観的現実のあらゆる制約を越えてはばたく常軌逸脱や錯誤,無秩序な彷徨や空想の産物は,創造性や独創性,卓越性を産み出す。<sup>15)</sup> 逸脱は革新とさらなる豊穣を産み出すために必要な過程なのである。だから社会の根本的な変革が生ずる時代には,いつでもヘルメス=メルクリウス的元型が形作られ,トリックスター的現象が見られるのだ。中国人風水師 Zhang は,人間の理性と秩序による統制が及ばない自然,即ち「森こそ人間を其るものであると述べている。アダムとイブは森の木の実を食べて知恵を獲り、木の下でブッダは悟りを開き,ニュートンは万有引力を発見したことは,Zhang に大

きな示唆を与えているのだ。

他方、主観的想像力は、牧師の語りの中で 社会に対する独創的なユートピア像として結 実している。主観的想像力は、非合理的であ るが故に、理性が理解する現実原則から解放 され、現実を魔術的、ユートピア的に変形す る可能性をもつからだ。N.フライは、ロマン スの形式に日常的世界を変形することをめざ す願望充足、ないしはユートピア的幻想を認 めているが、本作品に見られる超自然的要素 にも同様の機能が見られるのだ。16) 科学者 Jacques de Vaucanson が作った機械の鴨は. その好例である。この鴨は機械でありながら、 消化、排泄だけでなく、人間と言葉による意 志疎通ができ,無生物の世界から脱している。 だが何より驚くべきことは、この鴨は生殖機 能こそ備えていないものの、有機的生物大系 と同じように外部の無秩序な情報や雑音を取 り込み,錯誤の過程を経ながらも,そこから 新しい創造を組織化する自動生産体系 (autopoiesis) をもっていることだ。そのため、 鴨は登場するたびに新しい能力を開発してい る。飛ぶ速度に磨きをかけ、やがては超高速 で姿を消して飛ぶ能力や壁を自在にすり抜け る技術,インディアンの大群を総崩れにさせ. 山を平らにし、郡一体の土地を半日で耕して しまう技など、数々の超能力を鴨を示してい る。鴨のずば抜けたスケールの能力は、人々 の夢や願望であり、この意味で鴨はスーパー・ ヒーローと言える。 鴨に見られる強力な攻 撃力と野蛮な攻撃本能には、核による人類破 滅の脅威を抱えるまでに到った科学の発達 と、それを制御する人間の原始的攻撃性に警 鐘を鳴らす寓話のようにも見える。しかし機 械の鴨は、人間の食べ物として犠牲となり続 けてきた弱者としての鴨の側に立ち、人間へ の怒りと復讐心を抱いている点で、作者がこ れまで描いてきたカウンターフォースの特徴 を備えている。そして機械の鴨が柔軟に関心 を変え、生命特有の「自己複雑化 (373)」の 能力を示している姿には、固定した規範に縛られた西欧近代に戦いを挑むカウンターフォースの夢が託されていると解釈できるのである。

Ulster での金星通過観測の際に、ディクソ ンが行ったと主張する極北の地下世界の不思 議な話も、奇想天外な理想郷を示している。 大地の奥深くにある空間には、異常に大きな 目をした人間(?)がコウモリのように逆さ になって「地球の内側の表面 (739)」を歩き 回っている。当然、彼らの生活は地上の人間 とは異なっている。だが非常に重要な違いは、 凹面状をなす地球の内側の表面では「皆が他 の皆の方を向いている――皆の主軸が一点に 集まっている。――だから少なくとも互いの 存在を認めさせられ――行動規範に関する全 く異なる一連の規則ができている (741) | こ とだ。それに対して、丸い地球の凸面状の大 地の上にいる人間は皆、別方向を向き、その 主軸は収斂することがない。そのため、他人 への配慮を欠き、その結果、人間性無視と差 別が蔓延するようになったと批判されている のである。

## 4. 西欧近代の人間が辿る宿命

天文学者メーソンは、科学的論理に反する事柄が信じられず、「神がたびたび顕現すること (747)」を好まない典型的な理性の人として語られている。作品でしばしば言及される、時代の観測機材を駆使したメーソンらのライン測量方法は、正確で客観的な科学的アプローチの仕方を読者に実感させる。しかし、金星通過観測の際にメーソンらが陥った「茫然自失」と「魂の転換 (100)」の状態が宗教における恩寵の顕現の体験と同質なものとしてディクソンには理解されたように、純粋に科学的な観測でも神秘的な要素が伴われている。メーソンにとって、理性の理解を越えた非合理的要素は、亡き妻 Rebekah の亡霊に

象徴的に表されていると考えられる。レベッカは西欧社会によってまだ完全に征服されず、自然の神秘が息づいているセントへレナ島やアメリカの大自然を背景として、亡霊となって現れると「人が推測すらできないもして、したると「人が推測すらできなれると「人が推測すらできなれると「人が推測すらできなれると「ある時点を越えるとは、「ある時点を越えるととして、理性と知の限界を彼に教えたのである。彼にとって彼女の霊を否定することは、キらではにとって彼女の霊を否定することは、キリスト教を否定することにも繋がる。なぜなら「コリント人への第一の手紙」第15章に「もし死人の復活がないならばキリストもよみがえらなかったであろう」と記されているように、キリスト教信仰の核には死者の復活という超自然現象があるからだ。

非理性的な要素は、外部の世界にだけ見えるのではない。メーソンは自己の理性こそ彼の本性を表すものと思いながらも、もう一つの非理性的な内なる自己の存在に既に気付いてはいた。オックスフォード大学 Bodleian 図書館で古代の秘技を研究した時のことだ。彼は、突然、本棚の列の「いたる所に(存在が感じられる)霊が待ち伏せして(559)」いるように感じ、恐怖の中、コウモリに過ぎないと科学的に自分を納得させようとしている内に、自分に内在するもう一つの自分に気付くのだ。

"Twas as if this Metropolis of British Reason had been abandon" d to the Occupancy of all that Reason would deny. Malevolent shapes flowing in the Streets. Lanthorns spontaneously going out. Men roaring, as if chang'd to Beasts in the Dark. A Carnival of Fear. Shall I admit it? I thrilled. I felt that if I ran fast enough, I could gain altitude, and fly....I could smash ev'ry Window in a Street. Make a Druidick Bonfire of the Bodleian. At some point, however, without Human prey, the Evil Appetite must fail, and I became merely Melancholy again. (559–60)

きた人間の影の要素、すなわち非合理的な考 えや邪悪な原始的本能が解き放たれ、理性を も食いつくす程になっている様子が窺える。 メーソンの状況はユング的深層心理学の観点 から見ると、心の中の対照的な二要素である、 意識下の知的、合理的思考と無意識下の感情 的、本能的、非合理的思考の葛藤と解釈する ことも可能だ。通常,後者は西欧社会の規範 で無価値なもの、あるいはタブーとされて無 意識の領域奥深くに押し込められている。神 経症や分裂症は、無意識下に抑圧されていた 非合理的要素が破壊的な形で自我の統制から 反乱を起こした時の症状なのである。このよ うな病的な状態に至らない場合、後者の力は、 外部のスクリーンに自己を投影することで心 のバランスを保とうとする。魔術的な世界像 は、実際の外部の現実ではなく、心的現実が 外部に投影したものと考えられるのだ。その 意味で, 図書館にうごめく霊も, 後に現れる ことになるレベッカの亡霊も、彼が抑圧して いる非合理的要素が下界のスクリーンに投影 されたものと解釈することもできるのであ る。このような場合、ユングによると「個性 化過程」という段階を通して、無意識の領域 にある諸々の影の要素に意識は耳を傾け、両 者の調和と統合を果たす必要があるという。 ユングは曼陀羅図に見られる秩序,全体性, 均衡がこの統合を表現する人類の元型と考え たが、「個性化過程」を経ると、分離されて いた二つの両極的意識は一段と高い次元で統 合され、深化した意識、あるいは拡大した意 識が獲得されるのである。この時、自身にと って否定的な側面やこれまで活用されなかっ た側面を経験し、身代わりに外部に投じてい た投影を撤回するようになる。そしてより大 きな寛大さや思いやり、人間的感情を示せる ようになる。しかし、そこに到達するまでの 「個性化過程」では、無意識下に抑圧されて いた要素との葛藤が生じ、人は不安定、よる べなさ、見当識障害という苦悩に満ちた状態

に陥ると言われる。メーソンが患うメランコリーはこうした不安定な精神状態を表していると解釈できるのだ。<sup>17)</sup>

このようなユングの深層心理学的解釈を離 れて、メーソンの晩年の暗い精神世界を眺め ると、そこに西欧近代の人間が辿る宿命を見 いだすことができる。彼のメランコリー症状 の進行は、人間の邪悪な心が生み出した残酷 な現実世界に対する厭世観が原因すると同時 に、理性の限界を知った者が陥る虚無感が起 因していると考えられる。彼がこれまで旅し てきた世界は、すべて非人間的な奴隷制で蹂 躙されていた。楽園と思われていた新大陸は, 西欧列強の進入と同時に利権によって食い荒 らされ、みんなの「絶望 (345)」の土地に変 わってしまった。彼自身、アメリカの植民地 境界線の測量によって、権力の暗い面に加担 してしまった。理性に対する近代西欧の信仰 は、古い権威や信仰から人間を解放して、進 歩と自由を創造する理想的社会を生むと信じ られていた。しかし、現実に作り出されたの は、こうした無惨な世界だったのである。死 の5年前の1781年、天王星が発見され、知の 世界の拡大に対して科学者たちが無心に喜ん でいる時ですら、理性とは程遠い人の心に潜 む残虐性を思うメーソンは厭世観から抜け出 せないでいる。彼にとって望遠鏡の先にある 星はただ「光を放つ幽霊の行列 (769)」で、 その存在目的を人間の知で明かすことができ ない。「人々の自我の悪臭を放つ洞穴には. 理性が真実と見なすすべてを否定する意識が あるのかもしれない……賢くもなく、精神的 に未発達で、親切心も示せず、冷酷無情なま でに残酷な存在が隠れて付きまとい、待ちか まえている。」また、晩年に繰り返し見続け た「夜の都会の夢 (749)」の奇怪な風景も, 夢とも現とも判らぬ形の中で、近代が抱える 問題を象徴的に表している。そこに林立する ストーンヘンジの石碑には何の碑文もなく, 意図も不明である。神秘の存在を表す亡き妻

の姿も見えず、敵と見方の区別も判らない 「同じ暗闇のアナーキー」、「カオスの都会」 は、まさに混迷するメーソンの心象風景とな っている。近代の産業資本主義の技術的成長 が起因する急激な社会変化や、合理主義に基 づく伝統からの解放は、不確実な感覚、方向 の喪失、個人の寄る辺なさというアノミーな 世界をもたらし、それは都会に集中的に現れ たと言われる。またマックス・ウェーバーの 言う科学がもたらす世界の脱魔術化は, 魔術 や神秘のみならず、権威やアイデンティティ すら追放して、社会を断片化してしまった。 メーソンの夢はこうした近代の経験を先取り する形で表していると考えられるのである。 作品最後で,死も間近のメーソンの病床を見 舞ったベンジャミン・フランクリンに、彼は 大陸規模の「巨大な一つの機械」が作られつ つあることを語っている。それはアメリカを やがて征服する産業主義を指しているのであ り、インディアンの魔法も、手の中に飛び込 む魚のいる大自然も消滅した暗い未来の姿な のだ。

メーソンは理性の限界を知り、また非理性 の存在を自己の内と外に認めながらも、理性 を偏重して生きる以外の生き方はできなかっ た。それは金星通過観測と境界線測量の両方 で行動を共にしたディクソンと,不仲になっ たことに象徴的に示されている。二人は体制 側の非人間的制度に反発する点では双生児的 反応を示してはいる。しかし、「一つの惑星 の明るい面と暗い面 (757)」と牧師が称する ように, 本質的には二人は, 対照的な性格を もち、対照的な生き方をしてきた。ディクソ ンは、太って陽気な躁病体質で、素朴な田舎 者として社会規範に縛られることなく自由に 行動をすることができ、また非合理的な魔法 や超自然的な事柄を受け入れるていた。他方、 メーソンは痩せてメランコリーに病む都会人 であり、社会の義務に縛られて無謀な行動が とれない傍観者であり、また科学者として合 理的な世界に身を捧げてきたのである。牧師はこの二人に対して「8年間のトラバースの終わりにメーソンとディクソンは、二人の間の危険な境界を越えることはできなかった(689)」と結論している。

## 結 論

以上のように、牧師の語りを通して浮かび 出てきたのは、これまで歴史の表舞台には隠 れていた周縁者・弱者から眺められた別の歴 史像であり、西欧近代の社会制度や理性・合 理性偏重の原理の欠陥であり、植民地におい て広義の意味での帝国主義政策が取られてい た18世紀という時代に生きた人々に潜む問題 点であった。それはまた、反西欧中心主義、 反理性中心主義、反人間中心主義の視座、す なわちポストモダニズム, あるいはポストコ ロニアリズムの視点から眺めたモダニズムや コロニアリズム批判とも解釈できる。牧師に とっては、語り、歴史を見直すことは、ディ クソンが「行動する」ことを通して奴隷制に 反対したのと同様, 権力に対する自らの意志 表示の行為となっている。自らの話しは、聞 き手の記憶に残ることで「忘却という強風 (747) | に吹き消されることを免れるだけで なく、親族の間で語り継がれることで、語り の輪が広げられていく。また「何世代にもわ たる家庭内の校訂という過酷な鍛造工場で情 け容赦なく鍛練されること (695)」で、誇張 した部分や、個人的な好みに左右されない純 粋な真実にまで高められていくことにもなる からだ。牧師はそうしたことを信じているか ら、メーソンたちと体験を共にし、同じ歴史 をみつめ続けた者として,「お互いにいかに 夢を見、また誤解をしてきたか (696)」とい うことを含めた人間的真実を伝えるために、 事実だけに拘らず、推測や想像したことまで 語りの中に加えている。語りに見られる虚構 的要素は、他方では、歴史が権力者の「卑し」

いと必ずや判明する利益(350)」に利用され、 信頼性を無くすことを避け、なおかつ面白い 話しとして人々の記憶に残るための戦略でも あるのだ。彼の話しには、LeSpark 家の者が 読んでいる当時のポルノ小説の登場人物まで 紛れ込んでくる始末である。しかし読者にと っては、こうした事実と虚構、歴史と空想が 混じった話しを読み、様々な解釈を与えるこ とは、丁度、何世代もの人々の校訂と同じ過 程を経ていることになる。このようにピンチ ョンが新たに描いた西欧近代に見られる二項 対立の構図では,読者が楽しみながら解釈し, 純粋な真実に到達すると同時に、行動を起こ す原動力にもなるように仕組まれているの だ。ただし、読者が実際に仕組まれた通りに 反応するか, 否かは別問題である。

また体制と反体制理念の対立に関しては、 これまでの作品と同様に、最後に両者の交流 の必要性が暗示されている。それは対立概念 を具現する二人の主人公、メーソンとディク ソンの前に作品冒頭に登場した 'The Learned English Dog' が15~6年前と変わらぬ姿で再 登場し、二人のそれぞれの夢の中に同時に現 れると「この次、二人が一緒の時に私も一緒 だ (757)」と告げていることに示されている。 その言葉が暗示するように、この犬は超自然 的 (preternatural) 存在であると同時に、接頭 語の 'preter' が意味する 'preterite' な存在, すなわち「見捨てられた」もの、弱者でもあ る。弱者である犬は強者・人間に殺されずに 生き残っていくための英知を身に付ける過程 で,禅宗の公案が教える諸々の対立概念が統 一された高次の英知も身に付けて(learned) いた。その意味で、犬は対立概念の双方の属 性を兼ね備えた対立の仲介者の役もしている と考えられる。反体制の「他者」としての視 点は,既存の社会の妥当性に疑問を投げかけ, 再検討を促し、地殻変動を起こす力として、 また理性ばかりに支配されて歪んだ精神にバ ランスを取り戻させる力として重要な役割を

担っている。両者は本来, 敵対しあうのでは なく, 交流し合う時に建設的な創造がもたら される, とこの神秘的な犬が暗示しているよ うに思えるのだ。

(なお本論の一部は、日本英文学会第71回大会での口頭発表「Mason & Dixon—植民地帝国主義時代におけるカウンターフォース」の論と重複する。)

#### (注釈)

- 1)「帝国主義」とは、政治的、経済的、軍事的、文化的な権力・権威をもってする他民族の領土や国家への侵略と支配という一般的な広義の意味を指し、いわゆる狭義の意味で使われる19世紀から第二次大戦までの時代に見られた政策とは異なる。
- 2) Thomas Pynchon, Mason & Dixon, (N.Y.: Henry Holt and Co., Inc., 1997), 347.
- 3) この頃のアメリカの歴史についてはメアリー・ベス・ノートン『アメリカの歴史(I)新世界の挑戦』(三省堂, 1996) を参照。
- 4) J.R.グリーン,『イギリス国民の歴史(完)』, (篠崎書林, 1987), 377.
- 5) Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, (Polity Press, 1990), 59.
- 6) Gravity's Rainbowでは、アルゼンチンの平原パンパに政府の手が加えられ、大自然が都市ブエノスアイレスへ変貌する過程が描かれているが、同じことがアメリカでも起きているのである。
- 7) ラインは権力者側の制御機能をはたすから、作者にとっては負の作用しか考えられない。だが一般的には、植民地間の地域紛争を解決した点において高く評価されている。メーソンとディクソンのフィールド・ジャーナルのオリジナルを本として出版したA.Hughlett Masonは、序文で、ペンシルバニアとメリーランドの境界線紛争の複雑な原因をあげ、二人の測量技術の正確さが長年の難問を解決したと指摘している。これほど紛争が長期に及んだのは、英国王室の側に他の者に既に授与した領土権を、別の者にも授与するという不注意な慣行があったこと、歴代の国王は科学的な事柄に無能でありながら、有能な科学者の助言を求めなかったこと、当時、正確な地図が作成されていなかったこと、詳述するのが不可能な境界があったこと等々、様々な原因があげられている。(ed. A Hughlett Mason, *The Journal of Charles Mason and Jeremiah Dixon*, American Philosophical Society, 1969)
- 8) Thomas Pynchon, "Nearer, My Couch, to Thee", (The New York Times Book Review, 6 June 1993)
- 9) Thomas Pynchon, "A Journey Into The Mind of Watts", (*The New York Times Magazine, 12* June 1966), 35.
- 10) 瓶の中から起き上がったJenkinの耳は、語りかけられた人々の言葉の全てを吸収するが、何も明らかにしないことで、理神論の興隆を促した当時の精神的土壌を暗示している。それと同時に、この耳が貢献した事柄は、資本主義企業の飽くなき利潤追求の精神をも示している。切り取られた耳は庶民院でスペイン批判の火付け役として利用され、これが原因となってイギリスの資本家層は、スペイン領アメリカとの交易でスペインの制限に対して抱いていた不満を爆発させ、対スペイン戦争へとイギリスを突入させた。この耳は、さらにミュージアムに陳列されて、新たなる金儲けの道具とされている。
- 11) Thomas Pynchon, "Is it O.K. to Be a Luddite?", (The New York Times Book Review, 28 October 1984), 40.
- 12) キース・トマス、『宗教と魔術の衰退』、(法政大学出版局, 1993), 983
- 13) Bronislaw Malinowski, "Magic, Science and Religion", 『宗教と魔術の衰退』, 954.

- 14) 客観的意識と主観的意識が微妙に相互作用する人間の精神機能については、エドガール・モラン、『失われた範列』、(法政大学出版局、1992) の論を参考にした。
- 15) 客観的理性が価値なしとして否定したものを救いだし、新しい創造へと繋げるのは主観的意識である。"A Journey Into The Mind of Watts"の中で、ピンチョンはロスアンジェルススラム街WattsにあるWatts Towersに特別な意義を与えているが、その理由は人の夢という主観的意識が、廃棄物として捨てられたがらくた類から素晴らしい創造をなしたとう、その象徴的意味にあるのだ。Watts Towers は割れたガラスや瀬戸物、釘、ブリキ缶やあらゆる種類のくずを集めて創られたものである。しかし、それらは きらめくモザイクとなって見事に変身し、芸術品となったのである。
- 16) Northrop Frye, Anatomy of Criticism, (Princeton: Princeton Univ. Press, 1957), 186
- 17) ユングの深層心理学的分析と曼陀羅に関する理論は、C.G.ユング著『無意識の心理学』(人文書院1982)、及びルッツ・ミュラー著『魔術――深層意識の操作』(青土社1996)を参考にした。

124 村 上 恭 子

## Mason & Dixon — Dichotomic Patterns in The Old Colonial Days

## Kyoko MURAKAMI

(Received October 15, 1999)

#### ABSTRACT

In Thomas Pynchon's latest novel, Mason & Dixon(1997), he follows his previous patterns of dichotomic elements peculiar to Western modern culture. We can see the interrelationship of the two elements most clearly in the conflict of 'They' system and the Counterforce in Gravity's Rainbow, which is fundamentally almost the same in Mason & Dixon. In the novel, what 'They' system represents is seen in the colonial empires of Western world Powers and capitalist enterprises whose sole concern is to pursue profits. They try to control people through inhuman slavery system, as well as by the establishment of invisible governing system, 'Line'. Their emphasis on reason and rationality is reflected in the 18th century's dominating spirit. The latter 'Counterforce' elements are found not only in various groups who struggle to preserve their own freedom against the power and order of the Establishment, but also in the magical realism which appears quite frequently in the forms of magics, mysteries, miracles and supernatural forces. This irrational and unreasonable element is related to human subjective consciousness, while rational and reasonable element, that is, the principle of the Establishment is connected with human objective consciousness. In the sense that both subjective and objective thought belong to human consciousness, they are inseparable. Even if the irrational element is generally regarded as worthless in society, it is important as the origin of human creativity, originality and transcendentness. I would like to discuss the patterns of dichotomic elements and their interrelationship in this paper.

#### **KEY WORD**

dichotomy, reason, slavery, line, unreason, magical realism, creativity